
 

 

Ilorin Journal of Translation Studies, Institute of Translation Arts, University of Ilorin 

 

284 
 

TRADUIRE DES INCANTATIONS YORUBA EN FRANÇAIS : 

QUELLE APPROCHE ? 
 

By 

Alabi, Sunday Oluwaremi 
alabisundayoluwaremi@gmail.com 

+2348030701013 

Et 

Dr. Gbadegesin, Olusegun Adegboye 
Department of French 

Ekiti State University, Ado-Ekiti, Nigeria 

gbadegesinsegun1971@gmail.com/olusegun.gbadegesin@eksu.edu,ng 

+234802436783 

 

Resume 

La poésie orale africaine comprend le louange, l’invocation spirituelle, 

l’épopée, la berceuse, le chant funèbre, l’incantation, etc. Ces formes 

poétiques sont un patrimoine du continent.  Cette étude vise à aborder 

l’approche à adopter pour traduire des incantations yoruba en français. Elle a 

comme objectifs : identifier des incantations yorubas selon les genres ; 

examiner les difficultés stylistiques de leurs traductions en français ; expliciter 

l’obscurité sémantique des incantations en question ; décrire comment certains 

contours incantatoires  sont intraduisibles par l’équivalent formel et discuter 

les techniques adoptables pour traduire des incantations yorubas en français. 

Nous avons adopté l’approche de l’équivalence dynamique (Nida, 1968) pour 

naturaliser les incantations yoruba en français là où elles sont admissibles et 

l’approche communicative de Peter Newmark (1988) là où l’idée prend le pas 

sur le style. Une dizaine d’exemples d’incantation yoruba sont examinés et 

traduits en français suivant les composantes de deux approches préconisées. 

Nous avons constaté que les incantations yorubas appartiennent au monde de 

la  magie yoruba étant un langage particulier de communication avec les 

forces surnaturelles ; leur traduction en français, une langue qui peut ne pas 

comprendre l’aventure mystérieuse des Yoruba est un effort harcelant et que 

les deux approches adoptées essaient de faire que le monde français et 

francophone ait l’accès aux termes des incantations yorubas dans leur langue 

malgré tout. L’étude conclut que la traduction des incantations yorubas en 

français sont possibles par la saisie des terminologies analogues des 

ingrédients impliqués dans les préparatifs de la chimie en yoruba. 

mailto:alabisundayoluwaremi@gmail.com
mailto:gbadegesinsegun1971@gmail.com/olusegun.gbadegesin@eksu.edu,ng


 

 

Ilorin Journal of Translation Studies, Institute of Translation Arts, University of Ilorin 

 

285 
 

Mots clés : incantation yoruba, traduction française, culture yoruba, 

perspective française, approches de traduction.   

Introduction 

Le peuple yoruba est l’un des grands groupes ethniques de l’Afrique de 

l’ouest. Trouvé majoritairement au sud-ouest du Nigéria, un bon nombre des 

yoruba se trouve aussi au Benin et au Togo avec une diaspora très repartie 

partout dans le monde. Composé de plusieurs pays, comme les Òyó, Ègbá, 

Ìjèshà, Èkìtì, Ìjèbú, Àjàsé, etc, les yoruba sont reconnus pour leur riche 

patrimoine culturel, comprenant des traditions orales, des arts, des religions et 

des festivals. Selon Falola (2009), la langue yoruba appartient à la famille des 

langues nigéro-congolaises et est parlée par des millions de personnes dans le 

monde, comme une tout autre langue ou encore comme une langue de religion 

comme dans quelques pays sud-américains (Cuba, Brésil, etc.) 

La société yoruba est organisée en divers royaumes et villes-états, chacun 

dirigé par un roi (oba) ou un chef (baálè). La religion yoruba traditionnelle est 

basée sur l’adoration des divinités appelées « Orisa », et elle a influencé 

plusieurs religions afro-américaines telles que le candomblé et la santeria. La 

culture yoruba, originaire du sud-ouest du Nigeria, est riche en traditions, 

mythes et rituels, dont les incantations jouent un rôle important. Les 

incantations yorubas, souvent intégrées dans des rituels religieux et des 

cérémonies, sont un élément essentiel du patrimoine culturel de ce peuple. La 

traduction de ces incantations en français, ou dans une toute autre langue, 

présente des défis considérables en raison de la complexité linguistique, 

culturelle et spirituelle qu'elles comportent. 

Abimbola W. (1976) affirme que les incantations, aussi appelées ofò, ògèdè 

ou àwíjó (àásán) en yoruba, ont un rôle central dans la culture yoruba, une 

affirmation qui va tant bien avec l’usage des incantations dans la religion, la 

médecine traditionnelle yoruba et dans l’aspect socio-économique du pays. 

Les incantations sont utilisées dans différents contextes rituels : s’attirer des 

faveurs, guérir d’un mal spirituel ou encore se protéger contre des attaques 

tant spirituelles que physiques. Principalement orales, les incantations sont 

récitées par des initiés, qui peuvent être des prêtres, des chefs sacrificateurs ou 

des guérisseurs. De nature orale et poétiquement structurées, ce qui d’ailleurs 

contribue à leur mémorisation, les incantations ont des pouvoirs indéniables, 

selon l’intention et la véracité de son utilisateur. Abimbola conclut que les 

incantations sont aussi un moyen de transmettre des connaissances 

traditionnelles et de maintenir les liens avec les ancêtres et les « òrìsà». 



 

 

Ilorin Journal of Translation Studies, Institute of Translation Arts, University of Ilorin 

 

286 
 

Ces incantations sont fortement enracinées dans les activités religieuses des 

yoruba. Malgré leurs caractères fixes, les incantations sont formulées au gré et 

besoin de l’utilisateur. Il est à noter que les incantations ne sont pas 

autonomes ; elles ont besoin d’éléments physiques, dans lesquels résident 

l’esprit de la manifestation, pour que ces incantations soient efficaces. Elles 

sont donc physiquement structurées pour spirituellement dialoguer avec (les 

esprits) des objets réunis sur lesquels sont récitées ces incantations pour 

obtenir une manifestation physique. 

La question qui se pose pour la présente étude est pourquoi traduire des 

incantations yorubas en français ? Il est indéniable que la traduction vient avec 

d’innombrables difficultés, mais quoi de plus important que les bienfaits que 

cela nous amène. Préservation et diffusion culturelle : la transmission du fait 

culturel constitue un passage crucial des processus créateurs. Ce patrimoine 

culturel mérite être transmis dans une autre langgue. Cette idée affirme que 

seul le partage d’une culture parvient à la préserver de l’extinction. Il est donc 

vital de partager, à travers la traduction, les incantations yorubas qui jouent un 

rôle primordial dans la médecine et culture yoruba dans d’autres langues, 

notamment le français. Ce processus de préservation à travers le partage 

servira à préserver ces incantations mais aussi à polariser la culture cible avec 

de nouvelles connaissances. Selon une charte de l’UNESCO (2005), « La 

diversité culturelle est une force motrice du développement non seulement sur 

le plan économique mais aussi sur le plan intellectuel. » une affirmation sur 

l’importance du partage de culture parmi les peuples du monde dans tous les 

domaines. 

Une autre raison est l’enrichissement académique et littéraire. Selon Bhabha, 

(1994) « La traduction culturelle est un processus de réinvention, où l’identité 

et le savoir se reconstruisent dans l’espace de l’entre-deux. Cette démarche 

d’identification des procédures de traduction en français des incantations 

yorubas  favorise la reconnaissance du savoir africain dans les milieux 

universitaires pour encourager la construction de compétences innovantes 

dans le système éducatif, tout en facilitant une évolution en phase avec les 

spécificités socioculturelles, où les savoirs endogènes peuvent servir de base. 

Voilà une connaissance, qui est non seulement originale, mais aussi pleine 

sagesse. 

Apparemment, une offre aux chercheurs francophones d’un nouveau corpus à 

étudier, la traduction des incantations yorubas en français, devient un buffet 

d’air pour nourrir la création littéraire avec des formes nouvelles. La valeur de 

traduire des incantations se reconnais aussi dans l’enrichissement littéraire du 



 

 

Ilorin Journal of Translation Studies, Institute of Translation Arts, University of Ilorin 

 

287 
 

yoruba au français constituant une voie stratégique pour la reconnaissance des 

savoirs africains. Comme le souligne Oually (2025), « les savoirs endogènes 

peuvent servir de base pour la construction de compétences innovantes », 

révélant ainsi leur potentiel éducatif et intellectuel. En traduisant ces 

incantations, on les extrait de leur cadre exclusivement oral pour les inscrire 

dans un espace de réflexion critique, accessible aux chercheurs francophones. 

Epietung (2024) rappelle que « Les langues africaines sont des dépôts, des 

réservoirs et des véhicules des savoirs endogènes », et leur traduction permet 

justement de libérer ces savoirs, de les rendre visibles et discutables dans les 

sphères littéraires. Ainsi, la traduction devient un outil de médiation culturelle, 

comme l’affirme Akpaca (2023), permettant le dialogue entre les traditions 

africaines et les systèmes académiques mondiaux.  

La traduction des incantations yoruba en français va bien au-delà d’un 

exercice linguistique, c’est un dialogue intellectuel. Elle contient un aspect 

interculturel, essentiel pour rapprocher les connaissances africaines des 

espaces français. Cette interaction permet non seulement de mettre en valeur 

les traditions orales africaines, mais aussi de développer les disciplines 

académiques telles que la littérature comparée, l’anthropologie, la linguistique 

et la philosophie. Ainsi fait, la traduction des incantations yoruba parait un 

moyen de tisser des liens entre les cultures, permettant aux lecteurs français et 

francophones de jouir d’une pensée spirituelle et poétique profondément 

enracinée dans l’Afrique de l’Ouest, et au Nigéria en particulier. Ceci 

encourage une reconnaissance mutuelle, où chaque culture est perçue comme 

une source de savoir universel. Dans un cadre conceptuel, l’UNESCO (2020) 

renforce cette idée avec une conception : « Le dialogue interculturel est une 

condition essentielle du développement de sociétés fondées sur la solidarité de 

la traduction des incantations yoruba n’est pas une simple translitération, elle 

a participé à un échange mondial sur la sagesse, la spiritualité et la diversité 

humaine. Un moyen efficace d’enrichir les corpus littéraires, d’encourager la 

recherche universitaire en ouvrant des voies de réflexion sur les interactions 

entre oralité, pouvoir et identité. 

La traduction des incantations yoruba en français est bien plus qu’un travail 

linguistique ; c’est une démarche intellectuelle avec des enjeux littéraires, 

épistémologiques et interculturels. En exprimant ces paroles rituelles dans une 

langue européenne, le traducteur contribue à un travail de réhabilitation des 

connaissances orales yorubas mises dans les oubliettes des discours 

académiques. Traduites en français, les incantations yorubas enrichissent la 

littérature francophone avec une beauté unique qui est basée sur l’oralité, le 

rythme et la performance. Exposant la puissance de la parole dans la culture 



 

 

Ilorin Journal of Translation Studies, Institute of Translation Arts, University of Ilorin 

 

288 
 

yoruba, ce travail nous emmène á revoir les barrières entre poésie, spiritualité 

et narration. Académiquement, il donne plus d’opportunité aux chercheurs 

pour questionner les interactions entre langue, pouvoir et identité tout en 

interrogeant l’essence de la fidélité, l’interprétation et la transmission, avec la 

libéralisation des pratiques intellectuelles. La traduction des incantations 

yorubas est un moyen d’interaction pour favoriser les échanges des cultures, 

où chaque culture contribue sa part au développement de l’humanité. Bref, la 

traduction des incantations yorubas en français, c’est ajouter du jus à la 

flamme contemporaine de connaissance, c’est mettre en évidence une vraie 

efficacité des savoirs yorubas. 

La Nature des incantations Yorubas 

Les incantations yorubas sont des compositions verbales rituelles, de nature 

poétiques, utilisées pour invoquer des esprits, solliciter des bénédictions ou se 

protéger contre les maux au faits maléfiques. Elles sont utilisées dans 

différentes cérémonies religieuses, rites d’initiation et pratiques de guérison. 

Profondément enracinées dans la religion et culture yoruba, elles sont 

caractérisées par leur usage de la langue yoruba dans toute sa richesse : tonale, 

idiomatique et souvent ésotérique. Elles sont poétiquement structurées et sont 

caractérisées par : 

i. La répétition : La répétition est un facteur courant dans les incantations 

 yorubas. Il est porteur d’intense confiance en l’efficacité fonctionnelle 

 de l’incantation n’est- il pas dire que « redire » mais  « affirmer ». Et 

 affirmer, c’est faire advenir. Cet acte de répétition aide en fait à asseoir 

 la croyance en efficacité des incantations, et en leurs manifestations. 

 Ceci s’identifie dans type d’incantation qui attend l’invincibilité en 

 combat. Illustrons ce genre dans l’exemple suivant : 

" Ẹlẹgbẹ rùn ẹni ò le bá mi jà, 

Ẹlẹgbẹ rùn ẹni ò le bá mi ṣàkóso, 

  rúnmìlà ni ó bá mi jà, 

  rúnmìlà ni ó bá mi ṣàkóso." (Abimbola 1977) 

Notre propre traduction : 

Mille personnes ne peuvent combattre à mes côtés, 

Mille personnes ne peuvent régner avec moi, 

C’est   rúnmìlà qui combat à mes côtés, 

C’est   rúnmìlà qui règne avec moi. 



 

 

Ilorin Journal of Translation Studies, Institute of Translation Arts, University of Ilorin 

 

289 
 

L’on reconnait le même geste de répétition dans l’incantation soulignée par 
Gbadegesin, S. (1991). 

"Af  , af  , af  , af   ni mo pè; ki o yí padà, ki o yí padà..." 

 Notre propre traduction : 

Vent, vent, vent, vent je t'appelle de te transformer, te transformes 

ii. Rythme et cadence 

Les incantations yorubas sont classées selon leurs fonctions. Ainsi il y a l’Ofo, 

l’Ayajo, et l’Ogede. Ces trois formes, considérées toutes en français comme 

incantations, ont des rythmes et cadences différents les uns des autres. 

Néanmoins il existe certaines différences parmi eux: 

Ofo :Très court, et parfois avec un seul mot, ofo est utilisé dans des 

interventions rapides pour traiter un mal, ou encore activer la force vitale dans 

des éléments rassemblés pour attirer une bénédiction. Il incarne l’autorité, 

l’ordre, l’imposition. “Eewo! Maṣe mun mi …” (c’est interdit ! Ne me saisis 

pas) au rythme saccadé, en haute tonalité, imposant une « pause sacrée » entre 

les mots pour marquer le pouvoir interdit est un exemple. Ce qui le caractérise 

d’ailleurs de son pouvoir d’interdiction, de protection immédiate, d’urgence 

ou de guérison. 

Ayajo (aasan) : Narratif en rythme chanté, l’Ayajo est un récit d’antécédent 

mythique, avec de répétition cadencée. Utiliser pour lancer des sortilèges, 

l’Ayajo est une arme redoutablement maléfique ou bénéfique, selon le 

contexte de son utilisation. Il se prononce avec soit un grain de poivre de 

Guinée dans la bouche, soit une gorgée de boisson forte soit  en mangeant une 

noix de cola dans des termes tels que :      j   t     n   yo… w  p … ti k  …   

le jour où,…à  yo…qui ne…  Répété avec variations rythmiques, l’Ayajo a un 

rythme crescendo puis décrescendo dans la répétition des phrases narratives, 

créant une montée dramatique. Ceci rappelle un fait ancestral pour influencer 

le présent. Il est utilisé pour organiser des attaques mystiques. La formule de 

cette forme d’incantation se récite après que l’utilisateur c’est doté de son 

antidote, soit en mangeant une certaine feuille, en mettant dans la bouche un 

grain-de-Guinée, ou encore en buvant une boisson forte. 

Ogede :Principalement utilisé en temps de guerre avec une concoction de 

feuilles et racines, l’Ogede est une proclamation à cadence répétée, soit trois 

ou plus de trois fois. 

  Emi y   r  ire… emi y   r  ire… emi y   r  ire…J’exp rimenterai le 



 

 

Ilorin Journal of Translation Studies, Institute of Translation Arts, University of Ilorin 

 

290 
 

bien… j’exp rimenterai le bien,… j’exp rimenterai le bien  Il est accentué à 

chaque énonciation, souvent scandée au moment des rituels, juste pour fixer 

une intention, ou encore assurer l’efficacité du souhait. Il est principalement 

utilisé pour se protéger contre les attaques de l’ennemi. 

iii. Symbolisme et métaphores 

La langue yoruba est fortement ancrée dans le symbolisme et la métaphore. 

Cette caractéristique linguistique se reflète dans plusieurs incantations 

yorubas. Selon Gbadegesin (2014), « la métaphore est un procédé 

d’expression qui consiste à donner à un mot la valeur d’un autre présentant 

avec le premier ». Par manque de vouloir dire, les expressions linguistiques 

utilisées dans la récitation des incantations yorubas ont une connexion directe 

avec l’effet escompté. L’environnement et les éléments physiques sont utilisés 

comme ressources des incantations. Dans un texte original d’ese Ifá (un verset 

de la divinité Ifá) : Ayajo Ifá pour la chance et le destin (Ogbe Oturupon), on 

peut y voir clairement des éléments symboliques ornés de métaphore : 

Ojumo mo moba alagemo lori ewe 

O ba ewe lo 

Ojumo mo moba aro gidigba lale odo 

O da omi o ba omi salo 

Iranran 

Ori ran mi lowo ki n lola 

Owo ti mo ni ko ti to 

Iranran 

Notre propre traduction :  

A l’aurore j’ai trouvé le caméléon sur la feuille 

Il a pris la couleur de la feuille pour se dissimuler 

A l’aurore j’ai trouvé le gros poisson sous l’eau 

Il a pris la couleur de l’eau pour y disparaitre 

Iranran 

conscience-spirituelle aide moi à devenir riche 

Iranran 

je ne suis pas assez riche 

Iranran   

Cette incantation est utilisée pour s’acquérir la richesse : le matin ici est une 

allégorie de l’exposition à la vue de tous ou à un secret. Le caméléon fait  

référence à l’état de soi et la capacité de s’adapter à la réalité et se dissimuler 

des regards malsains et envieux.  ’eau, source de vie et de fécondité, le gros 



 

 

Ilorin Journal of Translation Studies, Institute of Translation Arts, University of Ilorin 

 

291 
 

poisson représente la force et la vitalité ou encore l’individu. L’image de l’eau 

dans laquelle disparaît le poisson fait allusion à l’abondance dont jouir la 

personne. Chantée pour attirer la prospérité et la fluidité du destin. 

iv.  Formules fixes : Les incantations yoruba sont le plus souvent 

 construites avec des formules fixes et sont régulièrement employées 

 dans des contextes de rituels spécifiques. Pour illustration, travaillons 

 ofo idaabobo (incantation de protection). 

Ibi won ri o, kan kigbe mi lo 

Ori kii fo ahun 

Edo kii dun igbin 

Otutu kii mu eja lale odo 

A kii ki odidimode pe o ku iroju 

Bi igi ba roro, o ni lati ba igbo gbe (Sunday Adeyemo, Odu 1998) 

Dans des incantations pour se protéger, cette formule est définitive et 

constamment répétée suivie de quelques phrases personnelles, selon la 

personne, pour invoquer la protection et l’impunité des forces néfastes. 

v.  Langue poétique : Dans l’article de Patricia (2004) ”The power of 

 sounds to integrate materials of nature” cité par Aina (2022), on y 

 trouve l’incantation ci-dessous 

Ohun a wi fun ogbo ni ogbo ngbo 

Eyi ti a wi fun ogba ni ogba ngba 

Oro ti okete ba bale so ni ile ngbo 

Kose kose ni ti ilakose 

Asun fon fon ni ti fon 

Asun ma parada ni ti igi aja 

Lagbaja, ma sun ! 
 

Notre propre traduction : 

Ce qu’on ordonne aux feuilles d’ogbo, l’ogbo obéissent 

Ce qui est dit à la clôture, la clôture l’accepte 

Ce que dit le rat à la terre, la terre suit 

Il doit être ainsi, c’est l’essence de ilakose 

Ifon dort toujours sans se retourner 

Les planchers au plafond dorment toujours sans se réveiller 

Lagbaja, dors !   

 



 

 

Ilorin Journal of Translation Studies, Institute of Translation Arts, University of Ilorin 

 

292 
 

Dans une structure poétique parallèle, les deux premières lignes font allusion à 

la feuille d’ogbo (figuier rugueux) et ogba (clôture). Il est à noter que ces 

deux entités sont des serviteurs indéniables, qui obéissent aux gestes et faits 

de leurs utilisateurs. Ainsi, la feuille d’ogbo, principalement utilisée dans le 

traitement des maladies comme eczéma et plaie, est aussi utilisée dans les 

rituels de purifications ou d’incantations. Cette nature de servir sans plainte, 

que d’ailleurs reflet son appellation en yoruba (celui ou celle qui entend), est 

une métaphore qui évoque l’effet espéré de cette incantation, qui est sujet à 

une attention totale.  

Ogbà la clôture, accepte les plaintes de chacun en bon servants, tout comme 

son nom l’indique en yoruba : celui/celle qui accepte/reçoit. Le langage 

poétique utilisé dans cette incantation, comme dans la plupart des incantations 

yorubas d’ailleurs, est fascinant. D’autant plus que les figures de style 

reflètent non seulement la personnification d’ogbó et ogbà, mais aussi un air 

poétique profond.  

Le rat (òkété) est un animal (rongeur) qui se crée la voie dans le sol. Les 

Yoruba croient donc qu’il est capable de faire cela parce que la terre ne peut le 

lui refuser. Tout ce qu’il demande à la terre, elle le lui donne. 

Kose kose fait de l’interdiction posée un acte irrévocable. Cette incantation est 

récitée dans un ton autoritaire pour qu’il soit effectif. 

Les incantations yorubas sont souvent pleines de symbolisme et de 

métaphores. Les concepts culturels inhérents à ces métaphores peuvent être 

difficiles à rendre dans une autre langue sans une perte de sens ou de 

profondeur. Par exemple, voici l’incantation suivante collectée dans le corpus 

de prières et incantations des Babaláwo du sud-ouest du Nigeria de Abimbola 

(1977). 
 

“Mo fi ẹsè erin ba ajò, 

Mo fi ọwọ ewé àlùkò pa ọta, 

Bi omi ti ṣan tó fi n wọlẹ, bẹẹ ni ire yoo ṣan wọlé, 

Ẹ jè kì í bà mí, àfi ẹni tí ó bá fi ẹ jẹ  rọ  mi ” 
 

Notre propre traduction : 

“Je me ressemble aux pieds de l’éléphant, 

Je terrasse mes ennemis avec les feuilles de l’alùkò, 

Comme l’eau coule vers l’intérieur, ainsi le bonheur affluera vers moi, 

Le sang ne me touchera point, sauf celui qui tente de me salir avec.”                                                                              



 

 

Ilorin Journal of Translation Studies, Institute of Translation Arts, University of Ilorin 

 

293 
 

Il est évident que cette incantation se remplit de symbolisme et de métaphore. 

“Pieds de l’éléphant (ẹsẹ erin)” : culturellement, l’éléphant symbolise la 

puissance, la stabilité, et la grandeur. Utiliser ses pieds suggère une force 

écrasante contre l’adversaire. 

“Feuilles d’alùkò (ewé àlùkò)” : L’alùkò est un oiseau mystique réputé pour sa 

beauté et ses pouvoirs spirituels. Ses plumes ou feuilles sont souvent utilisées 

dans les prouesses médicaux et les rituels. Ici, elles deviennent une arme de 

protection et de victoire. 

“Comme l’eau coule” est une métaphore de l’abondance, de la fluidité et de 

l’aisance. 

“Le sang ne me touchera point” : Image forte de protection contre la violence, 

les conflits ou les malédictions. 

Éléments spirituels et religieux: Beaucoup d'incantations sont intrinsèquement 

liées aux croyances religieuses yorubas, impliquant des divinités spécifiques, 

des rituels sacrés et des pratiques spirituelles. La traduction doit respecter ces 

dimensions spirituelles, ce qui nécessite une compréhension approfondie des 

croyances et pratiques yoruba. Et pour exemple : 

“Ìbà Òrìṣà, ìbà ẹlẹ daa, 

Ìbà àwọn àgbà, 

  run kì í jọ kí oòrùn má mọ, 

 lọ run kì í dá aṣẹ, tí kò ṣẹ, 

Àṣẹ Edumare, k  wà l r  mi ” 

Notre propre traduction : 

“Mes respects aux divinités, hommage au Créateur, 

Mes respects aux anciens, 

Le ciel ne se couvre jamais sans que le soleil ne perce, 

Dieu ne donne jamais un décret qui échoue, 

Que l’autorité divine soit sur moi.”  

On retrouve notamment des incantations ou des noms de divinités, comme 

Osun, Ogun, Sango, Obatala etc., sont prononcés et même conjurés selon les 

intentions, les besoins et le bien vouloir de l’utilisateur de ces incantations. 

Traduire des incantations Yorubas en français: Quelle approche ? 

Toute  traduction est une communication; communication entre deux langues 

et cultures. Peter Newmark (1988) est le précurseur de la théorie 

communicative de traduction. Pour lui, l’approche communicative essaie de 

produire sur ses lecteurs l’effet équivalent aussi proche que possible comme 



 

 

Ilorin Journal of Translation Studies, Institute of Translation Arts, University of Ilorin 

 

294 
 

ce qui est produit sur les lecteurs de l’original. Autrement dit, la théorie 

communicative s’oriente vers les lecteurs récepteurs. Traduire l’incantation 

yoruba en français, c’est communiquer au monde français, le langage du 

surnaturel à ce dernier. Peter Newmark établit certaines caractéristiques de 

l’approche communicative de traduction qui pour nous peuvent servir un point 

de départ pour la traduction de l’incantation yoruba.  L’une de ces 

caractéristiques est le transfert soigneux des éléments étrangers  dans la 

culture et langue de la version. Cette nuance est provoquée par 

l’indisponibilité de tels éléments dans la langue d’accueil. Par exemple la 

traduction d’ayajo ifa (ogbe aturupon) cité ci-dessus porte certains termes 

réservés au déchiffrage des membres du culte.  

Ojumo mo moba alagemo lori ewe 

O ba ewe lo 

Ojumo mo moba aro gidigba lale odo 

O da omi o ba omi salo 

Iranran 

Ori ran mi lowo ki n lola 

Iranran 

Owo ti mo ni ko ti to 

Iranran 

Notre traduction 

A l’aurore j’ai trouvé le caméléon sur la feuille 

Il a pris la couleur de la feuille pour se dissimuler 

A l’aurore j’ai trouvé le gros poisson sous l’eau 

Il a pris la couleur de l’eau pour y disparaitre 

Iranran 

dieu-destin aide moi à devenir riche 

Iranran 

je ne suis pas assez riche 

Iranran 

Une invocation incantatoire pour apporter la richesse, la traduction utilise des 

termes directs pour reproduire l’action des ressources matérielles impliquées 

dans l’incantation : le caméléon, le gros poisson, le feuillage et l’eau. Tous 

reproduiraient l’effet équivalent de leur vouloir-dire. Iranran, un jeu de mots 

qui se rapporte à iranlowo (Secours) mérite être retenu dans la traduction pour 

imiter la force de l’efficacité de l’incantation. Cette formule n’admettrait pas 

la traduction de « ori »  littéralement pris pour « tête » en français. Ce genre 

de tête n’évoque pas celle qui est une partie de la physionomie de l’homme. 



 

 

Ilorin Journal of Translation Studies, Institute of Translation Arts, University of Ilorin 

 

295 
 

C’est la tête intérieure qui dirige celle de l’extérieur. C’est le dieu du destin. 

Dans ce sens, l’approche communicative n’est plus suffit. La théorie de 

l’équivalence dynamique (Nida, 1968) est exigeante pour traduire ce culturel. 

Dans la traduction par équivalence dynamique l’on ne demande pas ce que 

veut dire des mots de l’original mais quel sens et effet naturels ces mots 

produiraient sur les lecteurs de la traduction. 

L’approche communicative met l’accent sur la force du message et non sur le 

contenu alors que l’équivalence dynamique naturalise le sens du message au 

profit des lecteurs de la traduction. . Dans l’exemple qui suit, l’on reconnait 

comment l’incantation peut aider au cas de l’accouchement aigu en renforçant 

la sortie du bébé et la survie de sa maman. Sa traduction en français se fait 

dans l’optique des traits de deux approches de notre étude. 

  Oòdúà-ayé 

Oòdúà-ayé  

Òun ló dá okùnrin 

Òun ló dá obìnrin 

Tibi-tire ni àpàjá ñjá 

Odò kìí sàn sókè 

Òkan ni erin mbí 

Òkan ni ekùn mbi 

A kìí gbèbí ajá (Olajubu, 1982) 

Notre propre traduction : 

Créateur du monde 

Créateur du monde 

Lui qui a créé le male 

Lui qui a créé la femelle 

Le mal et le bien se font tomber 

La rivière ne coule pas à l’ envers 

C’est Un qu’accouche une éléphante 



 

 

Ilorin Journal of Translation Studies, Institute of Translation Arts, University of Ilorin 

 

296 
 

C’est Un  qu’accouche une lionne 

La chienne accouche sans une sagefemme   

Il est évident que les quatre premières lignes relèvent de l’approche 

communicative qui insiste que le traducteur doit respecter la forme de 

l’original comme ressource de base de l’original. Pour le reste de la poétique, 

on est obligé de passer par l’équivalence dynamique. Puisqu’un homme ne 

porte pas la grossesse, on recourt aux expressions féminines pour traduire tous 

les éléments importants de l’incantation : une lionne, une éléphante, une 

chienne. Agbebi est sagefemme en français. La chienne n’attend pas 

l’assistance de la sagefemme avant qu’elle n’accouche. La phrase : Tibi-tire ni 

àpàjá ñjá n’est pas une expression yoruba passepartout. C’est l’invocation de 

l’esprit qui vient en aide dans un moment difficile de l’accouchement. Ici le 

mal ne veut pas dire un sort maléfique mais le placenta alors que le bien 

représente le bébé que l’on attend. Un bon accouchement est celui où le bébé 

et le placenta sortent en même temps au moment de l’accouchement. 

L’approche communicative est sensée être beaucoup plus directe, simple, 

claire et conventionnelle. Traduire l’incantation suivante par l’approche 

communicative ne s’opérait pas sans l’équivalence dynamique. L’incantation 

est un fait culturel. Parfois après l’accouchement, le placenta ne sort pas. Ce 

geste pose un grand danger pour la mère ; cela peut causer sa mort. Pour faire 

sortir le placenta, l’on peut se servir de cette incantation : 

Ãjà tí kò lómo nínú kìí  jì, 

Tí abí ji àjà n se ni omo inú rè njì 

Ilè npè é 

Ilè npè é 

Ilè npè é 

Notre propre traduction : 

Le plafond sans souci ne s’affaisse pas 

Quand on affaisse le plafond, son souci retombe 

Le sol t’attend 

Le sol t’attend 

Le sol t’attend 



 

 

Ilorin Journal of Translation Studies, Institute of Translation Arts, University of Ilorin 

 

297 
 

En culture yoruba, le plafond traditionnelle se fait en agile et en bois très forts. 

On y garde certaines récoltes du champ, des calebasses, certains outils de 

l’agriculture et autres choses de valeur. Parfois quand le plafond est surchargé, 

il retombe. Encore quand on l’affaisse, il retombe également. La grossesse 

sans bébé ne se dégonfle pas. Et quand elle est dégonflée, le bébé et le 

placenta qu’elle porte doivent sortir au sol.  

L’approche de l’équivalence dynamique pour la traduction de l’incantation 

veut que la traduction s’adapte au culturel des termes et des mots employés 

dans l’original. Autrement dit, le traducteur peut récréer l’original au profit de 

la compréhension de son lecteur. Dans ce sens, le traducteur choisit les 

expressions les plus proches à l’original en prenant garde du sens surtout 

quand le style ou la forme de l’original heurterait le sens si cela était pris 

littéralement. L’exemple suivant, la suite de l’incantation que l’on récite au 

cas du délai de la sortie du placenta prend une allure particulière dans la 

traduction : 

Háà- Asomisèjè 

Háà- Asomisèjè 

Háà- Asomisèjè 

Háà- Olúùgbébè 

Háà- Olúùgbébè 

Háà- Olúùgbébè 

Ilè n npè é, 

Èkejì re npè é, 

Alájá kìí pe ajá rè kó má wáa, 

[[Notre propre traduction : 

Toi, fournisseur d’eau et de sang 

Toi, fournisseur d’eau et de sang 

Toi, fournisseur d’eau et de sang 

Toi qui exauces la supplication 

Toi  qui exauces la supplication 



 

 

Ilorin Journal of Translation Studies, Institute of Translation Arts, University of Ilorin 

 

298 
 

Toi qui exauces la supplication 

Le sol t’attend 

Ton second t’appelle 

Quand le  propriétaire de chien appelle son chien, ce dernier doit le 

chercher 

La composition poétique de la locution « Háà » n’exprime pas une surprise. 

C’est un appel ; un appel au placenta d’accompagner le bébé au sol. Le bébé 

se nourrit dans l’utérus de sa maman à travers le placenta. C’est lui qui fournit 

au bébé de l’eau et du sang avant qu’il n’est accouché. La deuxième ligne 

enlève l’ambiguïté qui se produit dans la première ligne : Èkejì re npè é (Ton 

second/Ton compagnon t’appelle) ne se réfère qu’au placenta. Voilà ce que 

souligne le choix du pronom personnel toi et autres éléments qui se rapportent 

au placenta dans la traduction. 

Bien que les défis de l’interprétation des incantations ne résident pas 

uniquement dans l’aspect physique, sa traduction dans une autre langue, 

comme le français, est une aubaine considérable, avec des défis qui exigent 

l’intervention des approches communicative et de l’équivalence dynamique 

innombrables.  

Conclusion 

La traduisibilité des incantations yoruba en français, bien que possible, vient 

avec des nuances qu’il faut prendre en considération. Malgré les difficultés 

culturelles, l’on remarque que traduire une incantation yoruba en français 

vient avec d’innombrables défis. Pour surmonter ces défis, se servir des 

stratégies de traduction, comme défini ci-dessus, est d’une grande importance. 

Cependant notre devoir dans cette communication n’est pas d’enseigner au 

monde francophone ou français la chimie yoruba. Voilà pourquoi l’aspect de 

quoi prendre ou manger, ou comment se comporter, ou le geste à pousser 

avant de lancer les incantations ne sont pas captés. Notre préoccupation est 

par quelle voie traduire en français étant une forme de la poésie orale, 

l’incantation yoruba.   

Exposer ces incantations aux lecteurs francophones, aide à mieux comprendre 

les systèmes de croyances, des valeurs et du code poétique yoruba. Toutefois, 

ce travail est fait avec un respect à la spiritualité et aux performances des 

incantations, mais dans une forme académique pour une accessibilité du 

public francophone. 



 

 

Ilorin Journal of Translation Studies, Institute of Translation Arts, University of Ilorin 

 

299 
 

Bibliographie 

Abimbola, W. (1975). Ifá: An exposition of Ifá literary corpus. Ibadan: 

 Oxford University Press. 

Adegbite, A. (1991). The cultural context of Yoruba proverbs. Lagos: Concept 

 Publications. 

Akindele, F., & Adegbite, W. (1999). The sociology and politics of English in 

 Nigeria: An introduction. Ile-Ife: Obafemi Awolowo University Press. 

Akpaca, S. (2023).  ’enseignement de la traduction en Afrique : les d fis et 

les enjeux. Circuit Magazine. 

https://www.circuitmagazine.org/dossier-158/l-enseignement-de-la-

traduction-en-afrique-les-defis-et-les-enjeux 

Bamgbose A. (1966). A Grammar of Yoruba. Cambridge: Cambridge 

 University. 

Bastin, G. L. (2001). Adaptation. In M. Baker (Ed.), Routledge Encyclopedia 

of Translation Studies. London: Routledge. 

Bassnett, S. (2014). Translation Studies (4th ed.). London: Routledge. 

Bhabha, H. K. (1994). The Location of Culture. London, Routledge. 

Conseil de l’Europe. (2008). Livre blanc sur le dialogue interculturel : vivre 

ensemble dans l’égale dignité. 

https://www.coe.int/t/dg4/intercultural/source/white%20paperfinalrev

ised_fr.pdf 

Delisle, J., & Lafond, G. (2006).  a traduction raisonn e: Manuel d’initiation 

à la traduction professionnelle de l’anglais vers le français. Ottawa: 

Presses de l’Université d’Ottawa. 

Epietung, M. E. (2024). Langues africaines et sauvegarde des savoirs 

endogènes. Revue du Gralifah. https://www.revuedugralifah.com/wp-

content/uploads/2024/11/01-Pr-Macaire-4-14.pdf 

Finnegan, R. (2012). Oral literature in Africa. Cambridge: Open Book 

 Publishers. 

Hymes, D. (1981). In vain I tried to tell you: Essays in Native American 

 ethnopoetics. Philadelphia: University of Pennsylvania Press. 

https://www.circuitmagazine.org/dossier-158/l-enseignement-de-la-traduction-en-afrique-les-defis-et-les-enjeux
https://www.circuitmagazine.org/dossier-158/l-enseignement-de-la-traduction-en-afrique-les-defis-et-les-enjeux
https://www.coe.int/t/dg4/intercultural/source/white%20paperfinalrevised_fr.pdf
https://www.coe.int/t/dg4/intercultural/source/white%20paperfinalrevised_fr.pdf
https://www.revuedugralifah.com/wp-content/uploads/2024/11/01-Pr-Macaire-4-14.pdf
https://www.revuedugralifah.com/wp-content/uploads/2024/11/01-Pr-Macaire-4-14.pdf


 

 

Ilorin Journal of Translation Studies, Institute of Translation Arts, University of Ilorin 

 

300 
 

Gbadegesin, O.A (2020), Les contraints socioculturelles dans la traduction 

française des romans de Fagunwa, Mauritius: Editions Universitaires 

Européennes. 

Jakobson, R. (1959). On linguistic aspects of translation. In R. A. Brower 

(Ed.), On translation (pp. 232–239). Cambridge, MA: Harvard 

University Press. 

Newmark, P. (1988). A textbook of translation. London: Prentice Hall. 

Nida, E. A., & Taber, C. R. (1969). The theory and practice of translation. 

 Leiden: Brill. 

Olatunji, O. O. (1984). Features of Yoruba oral poetry. Ibadan: University 

 Press Limited. 

Oluwole, S. B. (1992). Wit and wisdom from West Africa: A collection of 

2,000 proverbs in Yoruba. Lagos: University of Lagos Press. 

Oually, G. (2025). Les savoirs endogènes africains dans 

l’enseignement/apprentissage. Édition EFUA. https://edition-

efua.acaref.net/wp-content/uploads/sites/6/2025/02/5-Germain-

OUALLY.pdf 

Peeters, J. (2019). La traduction et le transfert culturel: Théories, pratiques et 

 perspectives. Paris: L’Harmattan. 

Pym, A. (2014). Exploring translation theories (2nd ed.). London: Routledge. 

Soyinka, W. (1976). Myth, literature and the African world. Cambridge: 

Cambridge University Press. 

UNESCO. (2005). Convention sur la protection et la promotion de la diversité 

des expressions culturelles. 

https://en.unesco.org/creativity/convention 

UNESCO. (2020). Mesurer le dialogue interculturel. 

https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000373803 

Vinay, J.-P., & Darbelnet, J. (1958). Stylistique comparée du français et de 

l’anglais : M thode de traduction  Paris : Didier ; Montréal : 

Beauchemin. 

Yai, O. B. (1993). Yoruba mythology and symbolism in oral tradition. Ile-Ife: 

Obafemi Awolowo University Press. 

https://edition-efua.acaref.net/wp-content/uploads/sites/6/2025/02/5-Germain-OUALLY.pdf
https://edition-efua.acaref.net/wp-content/uploads/sites/6/2025/02/5-Germain-OUALLY.pdf
https://edition-efua.acaref.net/wp-content/uploads/sites/6/2025/02/5-Germain-OUALLY.pdf
https://en.unesco.org/creativity/convention
https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000373803

