llorin Journal of Translation Studies, Institute of Translation Arts, University of llorin

TRADUIRE DES INCANTATIONS YORUBA EN FRANCAIS :
QUELLE APPROCHE ?

By
Alabi, Sunday Oluwaremi
alabisundayoluwaremi@gmail.com
+2348030701013
Et
Dr. Gbadegesin, Olusegun Adegboye
Department of French
Ekiti State University, Ado-EKiti, Nigeria
gbadegesinsequnl1971@gmail.com/olusegun.gbadegesin@eksu.edu,ng
+234802436783

Resume

La poésie orale africaine comprend le louange, I’invocation spirituelle,
I’épopée, la berceuse, le chant funébre, l’incantation, etc. Ces formes
poétiques sont un patrimoine du continent. Cette étude vise a aborder
I’approche a adopter pour traduire des incantations yoruba en francgais. Elle a
comme objectifs : identifier des incantations yorubas selon les genres ;
examiner les difficultés stylistiques de leurs traductions en francais ; expliciter
I’obscurité sémantique des incantations en question ; décrire comment certains
contours incantatoires sont intraduisibles par 1’équivalent formel et discuter
les techniques adoptables pour traduire des incantations yorubas en francais.
Nous avons adopté I’approche de 1’équivalence dynamique (Nida, 1968) pour
naturaliser les incantations yoruba en francais la ou elles sont admissibles et
I’approche communicative de Peter Newmark (1988) 1a ou 1’idée prend le pas
sur le style. Une dizaine d’exemples d’incantation yoruba sont examinés et
traduits en francais suivant les composantes de deux approches préconisées.
Nous avons constaté que les incantations yorubas appartiennent au monde de
la magie yoruba étant un langage particulier de communication avec les
forces surnaturelles ; leur traduction en francais, une langue qui peut ne pas
comprendre 1’aventure mystérieuse des Yoruba est un effort harcelant et que
les deux approches adoptées essaient de faire que le monde francais et
francophone ait I’accés aux termes des incantations yorubas dans leur langue
malgré tout. L’étude conclut que la traduction des incantations yorubas en
francais sont possibles par la saisie des terminologies analogues des
ingrédients impliqués dans les préparatifs de la chimie en yoruba.

284


mailto:alabisundayoluwaremi@gmail.com
mailto:gbadegesinsegun1971@gmail.com/olusegun.gbadegesin@eksu.edu,ng

llorin Journal of Translation Studies, Institute of Translation Arts, University of llorin

Mots clés: incantation yoruba, traduction frangaise, culture yoruba,
perspective francaise, approches de traduction.

Introduction

Le peuple yoruba est I’un des grands groupes ethniques de I’Afrique de
I’ouest. Trouvé majoritairement au sud-ouest du Nigéria, un bon nombre des
yoruba se trouve aussi au Benin et au Togo avec une diaspora trés repartie
partout dans le monde. Composé de plusieurs pays, comme les Oy6, Egba,
ljésha, Ekiti, ljébu, Ajasé, etc, les yoruba sont reconnus pour leur riche
patrimoine culturel, comprenant des traditions orales, des arts, des religions et
des festivals. Selon Falola (2009), la langue yoruba appartient a la famille des
langues nigéro-congolaises et est parlée par des millions de personnes dans le
monde, comme une tout autre langue ou encore comme une langue de religion
comme dans quelques pays sud-américains (Cuba, Brésil, etc.)

La société yoruba est organisée en divers royaumes et villes-états, chacun
dirigé par un roi (oba) ou un chef (baalé). La religion yoruba traditionnelle est
basée sur 1’adoration des divinités appelées « Orisa », et elle a influencé
plusieurs religions afro-americaines telles que le candomblé et la santeria. La
culture yoruba, originaire du sud-ouest du Nigeria, est riche en traditions,
mythes et rituels, dont les incantations jouent un rbdle important. Les
incantations yorubas, souvent intégrées dans des rituels religieux et des
cérémonies, sont un élément essentiel du patrimoine culturel de ce peuple. La
traduction de ces incantations en francais, ou dans une toute autre langue,
présente des défis considérables en raison de la complexité linguistique,
culturelle et spirituelle qu'elles comportent.

Abimbola W. (1976) affirme que les incantations, aussi appelées ofo, ogede
ou awijo (aasan) en yoruba, ont un role central dans la culture yoruba, une
affirmation qui va tant bien avec I’usage des incantations dans la religion, la
médecine traditionnelle yoruba et dans 1’aspect socio-économique du pays.

Les incantations sont utilisées dans différents contextes rituels : s’attirer des
faveurs, guérir d’un mal spirituel ou encore se protéger contre des attaques
tant spirituelles que physiques. Principalement orales, les incantations sont
récitées par des initiés, qui peuvent étre des prétres, des chefs sacrificateurs ou
des guérisseurs. De nature orale et poétiquement structurées, ce qui d’ailleurs
contribue a leur mémorisation, les incantations ont des pouvoirs indéniables,
selon P’intention et la véracité de son utilisateur. Abimbola conclut que les
incantations sont aussi un moyen de transmettre des connaissances
traditionnelles et de maintenir les liens avec les ancétres et les « orisa.

285



llorin Journal of Translation Studies, Institute of Translation Arts, University of llorin

Ces incantations sont fortement enracinées dans les activités religieuses des
yoruba. Malgré leurs caractéres fixes, les incantations sont formulées au gré et
besoin de I’utilisateur. Il est a noter que les incantations ne sont pas
autonomes ; elles ont besoin d’éléments physiques, dans lesquels résident
I’esprit de la manifestation, pour que ces incantations soient efficaces. Elles
sont donc physiquement structurées pour spirituellement dialoguer avec (les
esprits) des objets reunis sur lesquels sont récitées ces incantations pour
obtenir une manifestation physique.

La question qui se pose pour la présente étude est pourquoi traduire des
incantations yorubas en frangais ? Il est indéniable que la traduction vient avec
d’innombrables difficultés, mais quoi de plus important que les bienfaits que
cela nous ameéne. Préservation et diffusion culturelle : la transmission du fait
culturel constitue un passage crucial des processus créateurs. Ce patrimoine
culturel mérite étre transmis dans une autre langgue. Cette idée affirme que
seul le partage d’une culture parvient a la préserver de 1’extinction. Il est donc
vital de partager, a travers la traduction, les incantations yorubas qui jouent un
role primordial dans la médecine et culture yoruba dans d’autres langues,
notamment le francais. Ce processus de préservation a travers le partage
servira a préserver ces incantations mais aussi a polariser la culture cible avec
de nouvelles connaissances. Selon une charte de 'UNESCO (2005), « La
diversité culturelle est une force motrice du développement non seulement sur
le plan économique mais aussi sur le plan intellectuel. » une affirmation sur
I’importance du partage de culture parmi les peuples du monde dans tous les
domaines.

Une autre raison est 1’enrichissement académique et littéraire. Selon Bhabha,
(1994) « La traduction culturelle est un processus de réinvention, ou 1’identité
et le savoir se reconstruisent dans 1’espace de 1’entre-deux. Cette démarche
d’identification des procédures de traduction en francais des incantations
yorubas favorise la reconnaissance du savoir africain dans les milieux
universitaires pour encourager la construction de compétences innovantes
dans le systeme éducatif, tout en facilitant une évolution en phase avec les
spécificités socioculturelles, ou les savoirs endogenes peuvent servir de base.
Voila une connaissance, qui est non seulement originale, mais aussi pleine
sagesse.

Apparemment, une offre aux chercheurs francophones d’un nouveau corpus a
étudier, la traduction des incantations yorubas en francais, devient un buffet
d’air pour nourrir la création littéraire avec des formes nouvelles. La valeur de
traduire des incantations se reconnais aussi dans ’enrichissement littéraire du

286



llorin Journal of Translation Studies, Institute of Translation Arts, University of llorin

yoruba au frangais constituant une voie stratégique pour la reconnaissance des
savoirs africains. Comme le souligne Oually (2025), « les savoirs endogénes
peuvent servir de base pour la construction de compétences innovantes »,
révélant ainsi leur potentiel éducatif et intellectuel. En traduisant ces
incantations, on les extrait de leur cadre exclusivement oral pour les inscrire
dans un espace de réflexion critique, accessible aux chercheurs francophones.
Epietung (2024) rappelle que « Les langues africaines sont des dépéts, des
réservoirs et des véhicules des savoirs endogenes », et leur traduction permet
justement de libérer ces savoirs, de les rendre visibles et discutables dans les
spheéres littéraires. Ainsi, la traduction devient un outil de médiation culturelle,
comme I’affirme Akpaca (2023), permettant le dialogue entre les traditions
africaines et les systémes académiques mondiaux.

La traduction des incantations yoruba en francais va bien au-dela d’un
exercice linguistique, c’est un dialogue intellectuel. Elle contient un aspect
interculturel, essentiel pour rapprocher les connaissances africaines des
espaces francais. Cette interaction permet non seulement de mettre en valeur
les traditions orales africaines, mais aussi de développer les disciplines
académiques telles que la littérature comparée, 1’anthropologie, la linguistique
et la philosophie. Ainsi fait, la traduction des incantations yoruba parait un
moyen de tisser des liens entre les cultures, permettant aux lecteurs francais et
francophones de jouir d’une pensée spirituelle et poétique profondément
enracinée dans I’Afrique de 1’Ouest, et au Nigéria en particulier. Ceci
encourage une reconnaissance mutuelle, ou chaque culture est percue comme
une source de savoir universel. Dans un cadre conceptuel, ’'UNESCO (2020)
renforce cette idée avec une conception : « Le dialogue interculturel est une
condition essentielle du développement de sociétés fondées sur la solidarité de
la traduction des incantations yoruba n’est pas une simple translitération, elle
a participé a un échange mondial sur la sagesse, la spiritualité et la diversité
humaine. Un moyen efficace d’enrichir les corpus littéraires, d’encourager la
recherche universitaire en ouvrant des voies de réflexion sur les interactions
entre oralité, pouvoir et identité.

La traduction des incantations yoruba en frangais est bien plus qu’un travail
linguistique ; c’est une démarche intellectuelle avec des enjeux littéraires,
épistémologiques et interculturels. En exprimant ces paroles rituelles dans une
langue européenne, le traducteur contribue a un travail de réhabilitation des
connaissances orales yorubas mises dans les oubliettes des discours
academiques. Traduites en francais, les incantations yorubas enrichissent la
littérature francophone avec une beauté unique qui est basée sur I’oralité, le
rythme et la performance. Exposant la puissance de la parole dans la culture

287



llorin Journal of Translation Studies, Institute of Translation Arts, University of llorin

yoruba, ce travail nous emmene & revoir les barrieres entre poésie, spiritualité
et narration. Académiquement, il donne plus d’opportunité aux chercheurs
pour questionner les interactions entre langue, pouvoir et identité tout en
interrogeant 1’essence de la fidélité, I’interprétation et la transmission, avec la
libéralisation des pratiques intellectuelles. La traduction des incantations
yorubas est un moyen d’interaction pour favoriser les échanges des cultures,
ou chaque culture contribue sa part au développement de I’humanité. Bref, la
traduction des incantations yorubas en frangais, c’est ajouter du jus a la
flamme contemporaine de connaissance, c¢’est mettre en évidence une vraie
efficacité des savoirs yorubas.

La Nature des incantations Yorubas

Les incantations yorubas sont des compositions verbales rituelles, de nature
poétiques, utilisées pour invoquer des esprits, solliciter des bénédictions ou se
protéger contre les maux au faits maléfiques. Elles sont utilisées dans
différentes cérémonies religieuses, rites d’initiation et pratiques de guérison.
Profondément enracinées dans la religion et culture yoruba, elles sont
caractérisées par leur usage de la langue yoruba dans toute sa richesse : tonale,
idiomatique et souvent ésotérique. Elles sont poétiquement structurées et sont
caractérisées par :

I. La répétition : La répétition est un facteur courant dans les incantations
yorubas. Il est porteur d’intense confiance en I’efficacité fonctionnelle
de I’incantation n’est- il pas dire que « redire » mais « affirmer ». Et
affirmer, c’est faire advenir. Cet acte de répétition aide en fait a asseoir
la croyance en efficacité des incantations, et en leurs manifestations.
Ceci s’identifie dans type d’incantation qui attend 1’invincibilité en
combat. Illustrons ce genre dans I’exemple suivant :

" Elegberun eni 0 le ba mi ja,

Elegberun eni 0 le ba mi sakoso,

Oruanmila ni 6 ba mi ja,

oranmila ni 6 ba mi sak6so." (Abimbola 1977)
Notre propre traduction :

Mille personnes ne peuvent combattre a mes cotes,
Mille personnes ne peuvent régner avec moi,
C’est Orinmila qui combat & mes cotés,

C’est Orinmila qui régne avec moi.

288



llorin Journal of Translation Studies, Institute of Translation Arts, University of llorin

L’on reconnait le méme geste de répétition dans I'incantation soulignée par
Gbadegesin, S. (1991).

"Afé, afé, afé, afé ni mo pé; ki o yi pada, ki o yi pada..."
Notre propre traduction :

Vent, vent, vent, vent je t'appelle de te transformer, te transformes
Ii. Rythme et cadence

Les incantations yorubas sont classées selon leurs fonctions. Ainsi il y a 1’Ofo,
I’Ayajo, et 1’Ogede. Ces trois formes, considérées toutes en francais comme
incantations, ont des rythmes et cadences différents les uns des autres.
Néanmoins il existe certaines différences parmi eux:

Ofo :Trés court, et parfois avec un seul mot, ofo est utilisé dans des
interventions rapides pour traiter un mal, ou encore activer la force vitale dans
des ¢léments rassemblés pour attirer une bénédiction. Il incarne I’autorité,
I’ordre, I’imposition. “Eewo! Mase mun mi ...” (c’est interdit ! Ne me saisis
pas) au rythme saccadé, en haute tonalité, imposant une « pause sacrée » entre
les mots pour marquer le pouvoir interdit est un exemple. Ce qui le caractérise
d’ailleurs de son pouvoir d’interdiction, de protection immédiate, d’urgence
ou de guérison.

Ayajo (aasan) : Narratif en rythme chanté, 1’Ayajo est un récit d’antécédent
mythique, avec de répétition cadencée. Utiliser pour lancer des sortiléges,
I’Ayajo est une arme redoutablement maléfique ou bénéfique, selon le
contexte de son utilisation. 1l se prononce avec soit un grain de poivre de
Guinée dans la bouche, soit une gorgée de boisson forte soit en mangeant une
noix de cola dans des termes tels que : « Loojo ti... ni Oyo... wipé... ti ko... »
le jour ot, ...a Oyo...qui ne.... Répété avec variations rythmiques, 1’Ayajo a un
rythme crescendo puis décrescendo dans la répétition des phrases narratives,
créant une montée dramatique. Ceci rappelle un fait ancestral pour influencer
le présent. 1l est utilisé pour organiser des attaques mystiques. La formule de
cette forme d’incantation se récite apres que l’utilisateur c’est doté de son
antidote, soit en mangeant une certaine feuille, en mettant dans la bouche un
grain-de-Guinée, ou encore en buvant une boisson forte.

Ogede :Principalement utilisé en temps de guerre avec une concoction de
feuilles et racines, 1’Ogede est une proclamation a cadence repétée, soit trois
ou plus de trois fois.
« Emi yoo ri ire... emi yoo ri ire... emi yoo ri ire...J expérimenterai le

289



llorin Journal of Translation Studies, Institute of Translation Arts, University of llorin

bien....j expérimenterai le bien,....J expérimenterai le bien. |l est accentué a
chaque énonciation, souvent scandée au moment des rituels, juste pour fixer
une intention, ou encore assurer 1’efficacité du souhait. Il est principalement
utilisé pour se protéger contre les attaques de I’ennemi.

iii. Symbolisme et métaphores

La langue yoruba est fortement ancrée dans le symbolisme et la métaphore.
Cette caractéristique linguistique se reflete dans plusieurs incantations
yorubas. Selon Gbadegesin (2014), «la métaphore est un procédé
d’expression qui consiste & donner a un mot la valeur d’un autre présentant
avec le premier ». Par manque de vouloir dire, les expressions linguistiques
utilisées dans la récitation des incantations yorubas ont une connexion directe
avec I’effet escompté. L’environnement et les éléments physiques sont utilisés
comme ressources des incantations. Dans un texte original d’ese Ifa (un verset
de la divinité Ifa) : Ayajo Ifa pour la chance et le destin (Ogbe Oturupon), on
peut y voir clairement des éléments symboliques ornés de métaphore :

Ojumo mo moba alagemo lori ewe

O baewe lo

Ojumo mo moba aro gidigba lale odo
O da omi o ba omi salo

Iranran

Ori ran mi lowo ki n lola

Owo ti mo ni ko ti to

Iranran

Notre propre traduction :

A 1’aurore j’ai trouvé le caméléon sur la feuille

Il a pris la couleur de la feuille pour se dissimuler
A D’aurore j’ai trouvé le gros poisson sous 1’eau
Il a pris la couleur de I’eau pour y disparaitre
Iranran

conscience-spirituelle aide moi a devenir riche
Iranran

je ne suis pas assez riche

Iranran

Cette incantation est utilisée pour s’acquérir la richesse : le matin ici est une
allégorie de I’exposition a la vue de tous ou a un secret. Le caméléon fait
référence a 1’état de soi et la capacité de s’adapter a la réalité et se dissimuler
des regards malsains et envieux. L eau, source de vie et de fécondite, le gros

290



llorin Journal of Translation Studies, Institute of Translation Arts, University of llorin

poisson représente la force et la vitalité ou encore 1’individu. L’image de I’ecau
dans laquelle disparait le poisson fait allusion a I’abondance dont jouir la
personne. Chantée pour attirer la prospérité et la fluidité du destin.

Iv. Formules fixes: Les incantations yoruba sont le plus souvent
construites avec des formules fixes et sont régulierement employées
dans des contextes de rituels spécifiques. Pour illustration, travaillons
ofo idaabobo (incantation de protection).

Ibi won ri o, kan kigbe mi lo

Ori kii fo ahun

Edo kii dun igbin

Otutu kii mu eja lale odo

A kii ki odidimode pe o ku iroju

Bi igi ba roro, o ni lati ba igho gbe (Sunday Adeyemo, Odu 1998)

Dans des incantations pour se protéger, cette formule est définitive et
constamment répétée suivie de quelques phrases personnelles, selon la
personne, pour invoquer la protection et I’impunité des forces néfastes.

V. Langue poétique : Dans I’article de Patricia (2004) “The power of
sounds to integrate materials of nature” cité par Aina (2022), on y
trouve I’incantation ci-dessous

Ohun a wi fun ogbo ni ogbo ngbo
Eyi ti a wi fun ogba ni ogba ngba
Oro ti okete ba bale so ni ile ngho
Kose kose ni ti ilakose

Asun fon fon ni ti fon

Asun ma parada ni ti igi aja
Lagbaja, ma sun !

Notre propre traduction :

Ce qu’on ordonne aux feuilles d’ogbo, 1’0gbo obéissent

Ce qui est dit a la cloture, la cloture ’accepte

Ce que dit le rat a la terre, la terre suit

11 doit étre ainsi, ¢’est I’essence de ilakose

Ifon dort toujours sans se retourner

Les planchers au plafond dorment toujours sans se réveiller
Lagbaja, dors !

291



llorin Journal of Translation Studies, Institute of Translation Arts, University of llorin

Dans une structure poétique paralléle, les deux premieres lignes font allusion a
la feuille d’ogbo (figuier rugueux) et ogba (cloture). Il est a noter que ces
deux entités sont des serviteurs indéniables, qui obéissent aux gestes et faits
de leurs utilisateurs. Ainsi, la feuille d’ogbo, principalement utilisée dans le
traitement des maladies comme eczéma et plaie, est aussi utilisée dans les
rituels de purifications ou d’incantations. Cette nature de servir sans plainte,
que d’ailleurs reflet son appellation en yoruba (celui ou celle qui entend), est
une métaphore qui évoque ’effet espéré de cette incantation, qui est sujet a
une attention totale.

Ogba la cl6ture, accepte les plaintes de chacun en bon servants, tout comme
son nom l’indique en yoruba: celui/celle qui accepte/recoit. Le langage
poétique utilisé dans cette incantation, comme dans la plupart des incantations
yorubas d’ailleurs, est fascinant. D’autant plus que les figures de style
reflétent non seulement la personnification d’oghé et ogba, mais aussi un air
poétique profond.

Le rat (Okété) est un animal (rongeur) qui se crée la voie dans le sol. Les
Yoruba croient donc qu’il est capable de faire cela parce que la terre ne peut le
lui refuser. Tout ce qu’il demande a la terre, elle le lui donne.

Kose kose fait de I’interdiction posée un acte irrévocable. Cette incantation est
récitée dans un ton autoritaire pour qu’il soit effectif.

Les incantations yorubas sont souvent pleines de symbolisme et de
métaphores. Les concepts culturels inhérents a ces métaphores peuvent étre
difficiles a rendre dans une autre langue sans une perte de sens ou de
profondeur. Par exemple, voici I’incantation suivante collectée dans le corpus
de prieres et incantations des Babaldwo du sud-ouest du Nigeria de Abimbola
(1977).

“Mo fi ese erin ba ajo,
Mo fi owo ewé aluko pa ota,
Bi omi ti san t6 fi n wole, bee ni ire yoo san wolé,
Ejé ki i ba mi, afi eni ti 6 ba fi ¢je ro mi.”
Notre propre traduction :
“Je me ressemble aux pieds de I’éléphant,
Je terrasse mes ennemis avec les feuilles de 1’aluko,

Comme I’eau coule vers I’intérieur, ainsi le bonheur affluera vers moi,
Le sang ne me touchera point, sauf celui qui tente de me salir avec.”

292



llorin Journal of Translation Studies, Institute of Translation Arts, University of llorin

Il est évident que cette incantation se remplit de symbolisme et de métaphore.
“Pieds de I’¢éléphant (eSe erin)” : culturellement, 1’éléphant symbolise la
puissance, la stabilité, et la grandeur. Utiliser ses pieds suggere une force
écrasante contre I’adversaire.
“Feuilles d’aluko (ewé aluko)” : L’aluko est un oiseau mystique réputé pour sa
beauté et ses pouvoirs spirituels. Ses plumes ou feuilles sont souvent utilisées
dans les prouesses médicaux et les rituels. Ici, elles deviennent une arme de
protection et de victoire.
“Comme 1’eau coule” est une métaphore de 1’abondance, de la fluidité et de
I’aisance.

“Le sang ne me touchera point” : Image forte de protection contre la violence,
les conflits ou les malédictions.

Eléments spirituels et religieux: Beaucoup d'incantations sont intrinséquement
liées aux croyances religieuses yorubas, impliquant des divinités spécifiques,
des rituels sacrés et des pratiques spirituelles. La traduction doit respecter ces
dimensions spirituelles, ce qui nécessite une compréhension approfondie des
croyances et pratiques yoruba. Et pour exemple :

“Iba Orisa, 1ba elédaa,

1ba awon agba,

Orun ki { jo ki 0ortin ma mo,
Olorun ki i da ase, ti ko se,
Ase Edumare, k6 wa 16ri mi.’

’

Notre propre traduction :

“Mes respects aux divinités, hommage au Créateur,
Mes respects aux anciens,

Le ciel ne se couvre jamais sans que le soleil ne perce,
Dieu ne donne jamais un décret qui échoue,

Que I’autorité divine soit sur moi.”

On retrouve notamment des incantations ou des noms de divinités, comme
Osun, Ogun, Sango, Obatala etc., sont prononcés et méme conjurés selon les
intentions, les besoins et le bien vouloir de 1’utilisateur de ces incantations.

Traduire des incantations Yorubas en francais: Quelle approche ?

Toute traduction est une communication; communication entre deux langues
et cultures. Peter Newmark (1988) est le précurseur de la théorie
communicative de traduction. Pour lui, ’approche communicative essaie de
produire sur ses lecteurs 1’effet équivalent aussi proche que possible comme

293



llorin Journal of Translation Studies, Institute of Translation Arts, University of llorin

ce qui est produit sur les lecteurs de I’original. Autrement dit, la théorie
communicative s’oriente vers les lecteurs récepteurs. Traduire I’incantation
yoruba en francgais, c’est communiquer au monde francais, le langage du
surnaturel a ce dernier. Peter Newmark établit certaines caractéristiques de
I’approche communicative de traduction qui pour nous peuvent servir un point
de départ pour la traduction de D’incantation yoruba. L’une de ces
caractéristiques est le transfert soigneux des éléments étrangers dans la
culture et langue de la version. Cette nuance est provoquée par
I’indisponibilit¢ de tels ¢léments dans la langue d’accueil. Par exemple la
traduction d’ayajo ifa (ogbe aturupon) cité ci-dessus porte certains termes
réservés au déchiffrage des membres du culte.

Ojumo mo moba alagemo lori ewe

O baewe lo

Ojumo mo moba aro gidigba lale odo
O da omi o ba omi salo

Iranran

Ori ran mi lowo ki n lola
Iranran

Owo ti mo ni ko ti to
Iranran

Notre traduction

A T’aurore j’ai trouvé le caméléon sur la feuille

Il a pris la couleur de la feuille pour se dissimuler
A 1’aurore j’ai trouvé le gros poisson sous 1’eau
Il a pris la couleur de I’eau pour y disparaitre
Iranran

dieu-destin aide moi a devenir riche

Iranran

je ne suis pas assez riche

Iranran

Une invocation incantatoire pour apporter la richesse, la traduction utilise des
termes directs pour reproduire 1’action des ressources matérielles impliquées
dans I’incantation : le caméléon, le gros poisson, le feuillage et 1’eau. Tous
reproduiraient I’effet équivalent de leur vouloir-dire. Iranran, un jeu de mots
qui se rapporte a iranlowo (Secours) mérite étre retenu dans la traduction pour
imiter la force de ’efficacité de I’incantation. Cette formule n’admettrait pas
la traduction de «ori » littéralement pris pour « téte » en francais. Ce genre
de téte n’évoque pas celle qui est une partie de la physionomie de 1I’homme.

294



llorin Journal of Translation Studies, Institute of Translation Arts, University of llorin

C’est la téte intérieure qui dirige celle de I’extérieur. C’est le dieu du destin.
Dans ce sens, I’approche communicative n’est plus suffit. La théorie de
I’équivalence dynamique (Nida, 1968) est exigeante pour traduire ce culturel.
Dans la traduction par équivalence dynamique 1’on ne demande pas ce que
veut dire des mots de l’original mais quel sens et effet naturels ces mots
produiraient sur les lecteurs de la traduction.

L’approche communicative met 1’accent sur la force du message et non sur le
contenu alors que I’équivalence dynamique naturalise le sens du message au
profit des lecteurs de la traduction. . Dans I’exemple qui suit, I’on reconnait
comment I’incantation peut aider au cas de 1’accouchement aigu en renforgant
la sortie du bébé et la survie de sa maman. Sa traduction en francais se fait
dans I’optique des traits de deux approches de notre étude.

Oodua-ayé

Oodua-ayé

Oun 16 da okunrin

Oun 16 d& obinrin

Odo kii san soké

Okan ni erin mbi

Okan ni ekun mbi

A kii gbébi aja (Olajubu, 1982)
Notre propre traduction :

Createur du monde

Créateur du monde

Lui qui a créé le male

Lui qui a crée la femelle

Le mal et le bien se font tomber

La riviere ne coule pas a I’ envers

C’est Un qu’accouche une éléphante

295



llorin Journal of Translation Studies, Institute of Translation Arts, University of llorin

C’est Un qu’accouche une lionne
La chienne accouche sans une sagefemme

Il est évident que les quatre premicéres lignes relevent de 1’approche
communicative qui insiste que le traducteur doit respecter la forme de
I’original comme ressource de base de 1’original. Pour le reste de la poétique,
on est obligé de passer par I’équivalence dynamique. Puisqu’un homme ne
porte pas la grossesse, on recourt aux expressions féminines pour traduire tous
les éléments importants de I’incantation : une lionne, une éléphante, une
chienne. Agbebi est sagefemme en frangais. La chienne n’attend pas
I’assistance de la sagefemme avant qu’elle n’accouche. La phrase : Tibi-tire ni
apaja fij n’est pas une expression yoruba passepartout. C’est I’invocation de
I’esprit qui vient en aide dans un moment difficile de 1’accouchement. Ici le
mal ne veut pas dire un sort maléfique mais le placenta alors que le bien
représente le bébé que ’on attend. Un bon accouchement est celui ou le bébé
et le placenta sortent en méme temps au moment de 1’accouchement.

L’approche communicative est sensée étre beaucoup plus directe, simple,
claire et conventionnelle. Traduire 1’incantation suivante par [’approche
communicative ne s’opérait pas sans 1’équivalence dynamique. L’incantation
est un fait culturel. Parfois aprés I’accouchement, le placenta ne sort pas. Ce
geste pose un grand danger pour la mere ; cela peut causer sa mort. Pour faire
sortir le placenta, I’on peut se servir de cette incantation :

Aja ti ko 16mo nind Kii ji,
Ti abi ji aja n se ni omo ind ré nji
lle npe é
Ile npé é
Ile npé é
Notre propre traduction :
Le plafond sans souci ne s’affaisse pas
Quand on affaisse le plafond, son souci retombe
Le sol t’attend
Le sol t’attend

Le sol t’attend

296



llorin Journal of Translation Studies, Institute of Translation Arts, University of llorin

En culture yoruba, le plafond traditionnelle se fait en agile et en bois tres forts.
On y garde certaines récoltes du champ, des calebasses, certains outils de
I’agriculture et autres choses de valeur. Parfois quand le plafond est surchargg¢,
il retombe. Encore quand on I’affaisse, il retombe également. La grossesse
sans bebé ne se deégonfle pas. Et quand elle est dégonflée, le bébé et le
placenta qu’elle porte doivent sortir au sol.

L’approche de 1’équivalence dynamique pour la traduction de I’incantation
veut que la traduction s’adapte au culturel des termes et des mots employés
dans I’original. Autrement dit, le traducteur peut récréer 1’original au profit de
la compréhension de son lecteur. Dans ce sens, le traducteur choisit les
expressions les plus proches a 1’original en prenant garde du sens surtout
quand le style ou la forme de I’original heurterait le sens si cela était pris
littéralement. L’exemple suivant, la suite de I’incantation que 1’on récite au
cas du délai de la sortie du placenta prend une allure particuliére dans la
traduction :

Haa- Asomiséje

Haa- Asomiséje

Haa- Asomisgje

H&a- Oluugbébeé

H&a- Oluugbébeé

Haa- Oluughébe

[le n npé é,

Ekeji re npeé é,

Al4jé kii pe aja re ko mé wéa,
Notre propre traduction :

Toi, fournisseur d’eau et de sang

Toi, fournisseur d’eau et de sang

Toi, fournisseur d’eau et de sang

Toi qui exauces la supplication

Toi qui exauces la supplication

297



llorin Journal of Translation Studies, Institute of Translation Arts, University of llorin

Toi qui exauces la supplication
Le sol t’attend
Ton second t’appelle

Quand le propriétaire de chien appelle son chien, ce dernier doit le
chercher

La composition poétique de la locution « Hda » n’exprime pas une surprise.
C’est un appel ; un appel au placenta d’accompagner le bébé au sol. Le bébé
se nourrit dans ’utérus de sa maman a travers le placenta. C’est lui qui fournit
au bébé de I’eau et du sang avant qu’il n’est accouché. La deuxiéme ligne
enléve I’ambiguité qui se produit dans la premiére ligne : Ekeji re npé é (Ton
second/Ton compagnon t’appelle) ne se référe qu’au placenta. Voila ce que
souligne le choix du pronom personnel toi et autres éléments qui se rapportent
au placenta dans la traduction.

Bien que les défis de [D’interprétation des incantations ne résident pas
uniquement dans 1’aspect physique, sa traduction dans une autre langue,
comme le francais, est une aubaine considérable, avec des défis qui exigent
I’intervention des approches communicative et de 1’équivalence dynamique
innombrables.

Conclusion

La traduisibilité des incantations yoruba en francais, bien que possible, vient
avec des nuances qu’il faut prendre en considération. Malgré les difficultés
culturelles, I’on remarque que traduire une incantation yoruba en francais
vient avec d’innombrables défis. Pour surmonter ces défis, se servir des
stratégies de traduction, comme défini ci-dessus, est d’une grande importance.
Cependant notre devoir dans cette communication n’est pas d’enseigner au
monde francophone ou frangais la chimie yoruba. Voila pourquoi I’aspect de
quoi prendre ou manger, ou comment se comporter, ou le geste a pousser
avant de lancer les incantations ne sont pas captés. Notre préoccupation est
par quelle voie traduire en francais étant une forme de la poésie orale,
I’incantation yoruba.

Exposer ces incantations aux lecteurs francophones, aide a mieux comprendre
les systemes de croyances, des valeurs et du code poétique yoruba. Toutefois,
ce travail est fait avec un respect a la spiritualité et aux performances des
incantations, mais dans une forme académique pour une accessibilité du
public francophone.

298



llorin Journal of Translation Studies, Institute of Translation Arts, University of llorin

Bibliographie

Abimbola, W. (1975). Ifa: An exposition of Ifa literary corpus. Ibadan:
Oxford University Press.

Adegbite, A. (1991). The cultural context of Yoruba proverbs. Lagos: Concept
Publications.

Akindele, F., & Adegbite, W. (1999). The sociology and politics of English in
Nigeria: An introduction. lle-1fe: Obafemi Awolowo University Press.

Akpaca, S. (2023). L enseignement de la traduction en Afrique : les défis et
les enjeux. Circuit Magazine.
https://www.circuitmagazine.org/dossier-158/I-enseignement-de-la-
traduction-en-afrique-les-defis-et-les-enjeux

Bamgbose A. (1966). A Grammar of Yoruba. Cambridge: Cambridge
University.

Bastin, G. L. (2001). Adaptation. In M. Baker (Ed.), Routledge Encyclopedia
of Translation Studies. London: Routledge.

Bassnett, S. (2014). Translation Studies (4th ed.). London: Routledge.
Bhabha, H. K. (1994). The Location of Culture. London, Routledge.

Conseil de I’Europe. (2008). Livre blanc sur le dialogue interculturel : vivre

ensemble dans I’égale dignite.
https://www.coe.int/t/dg4/intercultural/source/white%20paperfinalrev
ised_fr.pdf

Delisle, J., & Lafond, G. (2006). La traduction raisonnée: Manuel d’initiation
a la traduction professionnelle de [’anglais vers le frangais. Ottawa:
Presses de I’Université d’Ottawa.

Epietung, M. E. (2024). Langues africaines et sauvegarde des savoirs
endogenes. Revue du Gralifah. https://www.revuedugralifah.com/wp-
content/uploads/2024/11/01-Pr-Macaire-4-14.pdf

Finnegan, R. (2012). Oral literature in Africa. Cambridge: Open Book
Publishers.

Hymes, D. (1981). In vain | tried to tell you: Essays in Native American
ethnopoetics. Philadelphia: University of Pennsylvania Press.

299


https://www.circuitmagazine.org/dossier-158/l-enseignement-de-la-traduction-en-afrique-les-defis-et-les-enjeux
https://www.circuitmagazine.org/dossier-158/l-enseignement-de-la-traduction-en-afrique-les-defis-et-les-enjeux
https://www.coe.int/t/dg4/intercultural/source/white%20paperfinalrevised_fr.pdf
https://www.coe.int/t/dg4/intercultural/source/white%20paperfinalrevised_fr.pdf
https://www.revuedugralifah.com/wp-content/uploads/2024/11/01-Pr-Macaire-4-14.pdf
https://www.revuedugralifah.com/wp-content/uploads/2024/11/01-Pr-Macaire-4-14.pdf

llorin Journal of Translation Studies, Institute of Translation Arts, University of llorin

Gbadegesin, O.A (2020), Les contraints socioculturelles dans la traduction
francaise des romans de Fagunwa, Mauritius: Editions Universitaires
Européennes.

Jakobson, R. (1959). On linguistic aspects of translation. In R. A. Brower
(Ed.), On translation (pp. 232-239). Cambridge, MA: Harvard
University Press.

Newmark, P. (1988). A textbook of translation. London: Prentice Hall.

Nida, E. A., & Taber, C. R. (1969). The theory and practice of translation.
Leiden: Brill.

Olatunji, O. O. (1984). Features of Yoruba oral poetry. Ibadan: University
Press Limited.

Oluwole, S. B. (1992). Wit and wisdom from West Africa: A collection of
2,000 proverbs in Yoruba. Lagos: University of Lagos Press.

Oually, G. (2025). Les savoirs endogenes africains  dans
[’enseignement/apprentissage. ~ Edition EFUA.  https://edition-
efua.acaref.net/wp-content/uploads/sites/6/2025/02/5-Germain-

OUALLY .pdf

Peeters, J. (2019). La traduction et le transfert culturel: Théories, pratiques et
perspectives. Paris: L’Harmattan.

Pym, A. (2014). Exploring translation theories (2nd ed.). London: Routledge.

Soyinka, W. (1976). Myth, literature and the African world. Cambridge:
Cambridge University Press.

UNESCO. (2005). Convention sur la protection et la promotion de la diversité

des expressions culturelles.
https://en.unesco.org/creativity/convention
UNESCO. (2020). Mesurer le dialogue interculturel.

https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000373803

Vinay, J.-P., & Darbelnet, J. (1958). Stylistique comparée du francais et de
I’anglais : Méthode de traduction. Paris . Didier ; Montréal :
Beauchemin.

Yai, O. B. (1993). Yoruba mythology and symbolism in oral tradition. lle-Ife:
Obafemi Awolowo University Press.

300


https://edition-efua.acaref.net/wp-content/uploads/sites/6/2025/02/5-Germain-OUALLY.pdf
https://edition-efua.acaref.net/wp-content/uploads/sites/6/2025/02/5-Germain-OUALLY.pdf
https://edition-efua.acaref.net/wp-content/uploads/sites/6/2025/02/5-Germain-OUALLY.pdf
https://en.unesco.org/creativity/convention
https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000373803

